
لات  الأيديولوجية للهوية الوطنية
ّ
جدلية المقاومة  :المعاصرة زائريةالج في الرواية التمث

 والحداثة.

Ideological representations of national identity in the contemporary 

Algerian novel: The dialectic of resistance and modernity 

 ابتسام بوطيد/

 ولعبة المعنى خاصر: بين التاريعالأدبي الم الوطني: الأيديولوجيا في الخطاب الملتقى

 جامعة بجاية 2025 نوفمبر  12و 11يومي/ 

 

 ملخص المداخلة:

لات الهوية الوطنية في النصوص الروائية الجزائرية المعاصرة، من 
ّ
تروم هذه الدّراسة الكشف عن تمث

ل في سياق نضالي  -الثقافية/الفكرية–خلال رصد الجدلية القائمة بين خطاب المقاومة 
َّ
ك

َ
ش

َ
الذي ت

لوطنية في إطار مقاوم للاستعمار وممارساته، وخطاب الحداثة الذي يسعى إلى إعادة صياغة الذات ا

 على القيم الكونية وأسئلة التجديد، بوصف الرواية الجزائرية  تطرح اليوم أسئلة 
ً
أكثر انفتاحا

جوهرية حول الهوية الوطنية في ظل التحولات التّاريخية والثقافية التي عرفها المجتمع الجزائري، إذ 

 
ً
تتجاذبه مرجعيات متعددة. ويبرز في هذا ظلت هذه الهوية على امتداد التجربة الروائية فضاءً إشكاليا

 لطبيعة التمثلات الروائية للهوية، حيث تتقاطع فيه 
ً
 أساسيا

ً
دا السياق البعد الأيديولوجي بوصفه محدِّّ

الذاكرة الجماعية الموروثة عن حقبة الاستعمار مع تطلعات الفرد والجماعة نحو بناء حداثة ثقافية 

 .وفكرية

 الكلمات المفتاحية:

 حداثة. -مقاومة -وطنية -هوية -خطاب -أيديولوجيا

 

Abstract 

This study aims to reveal the representations of national identity in 

contemporary Algerian novels, by examining the dialectic between the discourse 

of resistance – cultural/intellectual – which was formed in a context of struggle 

against colonialism and its practices 

The discourse of modernity, which seeks to reformulate the national identity 

within a framework more open to universal values and questions of renewal, is 



reflected in the Algerian novel today, which raises fundamental questions about 

national identity in light of the historical and cultural transformations that 

Algerian society has experienced , Throughout the novelistic experience, this 

identity has remained a problematic space, pulled in different directions by 

multiple references. In this context, the ideological dimension stands out as a 

fundamental determinant of the nature of the novelistic representations of 

identity, where the collective memory inherited from the colonial era intersects 

with the aspirations of the individual and the group towards building a cultural 

and intellectual modernity 

Keywords: 

Ideology - Discourse - Identity - Nationalism - Resistance - Modernity. 

 

Résumé : 

 Cette étude vise à mettre au jour les représentations de l'identité nationale dans 

les romans algériens contemporains en examinant la dialectique entre le discours 

de résistance – culturel/intellectuel – qui s'est formé dans le cadre d'une lutte 

contre le colonialisme et ses pratiques, et le discours de la modernité, qui 

cherche à reformuler le soi national dans un cadre plus ouvert aux valeurs 

universelles et aux questions de renouveau 

Le roman algérien actuel soulève des questions fondamentales sur l'identité 

nationale à la lumière des transformations historiques et culturelles qu'a connues 

la société algérienne, car cette identité est restée, tout au long de l'expérience 

romanesque, un espace problématique tiraillé dans différentes directions par de 

multiples références. 

Dans ce contexte, la dimension idéologique apparaît comme un déterminant 

fondamental de la nature des représentations narratives de l'identité, où la 

mémoire collective héritée de l'époque coloniale se mêle aux aspirations de 

l'individu et du groupe à la construction d'une modernité culturelle et 

intellectuelle 

 

Mots-clés : 

Idéologie - Discours - Identité - Nationalisme - Résistance - Modernité. 

 

 تقديم:

 للنقاش ضمن  تعدّ مسألة الهوية الوطنية اليوم من أكثر القضايا
ً
الثقافية والفكرية حضورًا وإثارة

الجزائري، لما تنطوي عليه من أبعاد تاريخية وسياسية ورمزية تمسّ جوهر الوعي  الخطاب الأدبي

ل الذ
ّ
وجد الأدب الجزائري  فمنذ فترة ليست بالقصيرة ات الوطنية في تحولاتها المستمرة، الجمعي وتشك



 هري الذي يتغلغل في صميم وجوده وكينونتهمواجهة هذا السؤال الجو نفسه في 
ً

 إعادة بناء ، محاولا

هذا  ضمن، عميقةلّ تحولات اجتماعية وثقافية في ظ ة وترميم هويتها وإثبات انتماءهاالجزائري الذات

  الخطاب الروائي الجزائري بوصفهالسياق، برز 
ّ
لات متعددة للهوية، تتأرجح فضاءً رحبًا للتعبير عن تمث

المقاومة التي تستمد مشروعيتها من الذاكرة النضالية ضد الاستعمار، ونزعة الانفتاح التي بين نزعة 

 .تسعى إلى تجاوز الانغلاق والانفتاح على الآخر الإنساني والثقافي

 
ّ
 تتجاوز  لاتإنّ دراسة التمث

ً
الأيديولوجية للهوية الوطنية في الخطاب الروائي الجزائري تقتض ي مقاربة

البعد الوصفي نحو تفكيك الأنماط الفكرية الكامنة في النصوص، واستكشاف كيفية اشتغال 

فالرواية  ،الأيديولوجيا داخل البنية السردية بوصفها أداة لإعادة إنتاج الوعي الوطني أو مساءلته

 للتفكير في الذات، وفي علاقتها بالآخر، وفي حدود المقاومة و اليوم ية الجزائر 
ً

محاولات أصبحت مجالا

 .الانفتاح معًا

ا من هذا التصوّر، تسعى هذه
ً
لها الأيديولوجي الهوية الوطنية المداخلة إلى مقاربة وانطلاق

ّ
من  وتمث

الرواية الجزائرية، وعن الكيفية التي   -وما تزال–نى الخطابية والرمزية التي أنتجتها خلال تحليل الب

ى بها الصّ 
ّ
 .الروائي الجزائري  اكرة والانفتاح، داخل الخطاب، والذراع بين الانتماء والاندماجيتجل

 :وتنطلق الإشكالية المركزية من التساؤل الآتي

عيد الرواية الجزائرية تمثيل الهوية الوطنية ضمن جدلية المقاومة والانفتاح؟
ُ
 كيف ت

 :الأنساق الأيديولوجية التي تحكم هذا التمثيل وتوجّه خطابه الجمالي والفكري؟ وما

 :تهدف المداخلة إلى

الكشف عن التمثلات الأيديولوجية للهوية الوطنية كما تجسّدها الرواية الجزائرية في مراحلها  -1

 .المختلفة

 .جدلية المقاومة والانفتاح في المتن الروائي الجزائري من حيث الدلالات السردية والفكرية تحليل-2

 .إبراز دور الخطاب الروائي في إعادة تشكيل الوعي الوطني ومساءلة الثوابت الثقافية والاجتماعية -3

 

  :الجزائري  الخطاب أولا:الثورة كمكوّن أيديولوجي في

 ثقافية:يديولوجيا كمقاومة الأ -1-1

على –ماهية المصطلح حتمية مواجهة أيديولوجيا الخطاب إلى  حول يحيلنا الحديث في بادئ الأمر 

منها ما يفيد هذه الدّراسة ويكشف دورها في بناء المنظومات خذ سنأغير أننا   -اتساع مفاهيمه وكثرتها

الغربية والعربية على حد –الثقافية المعاصرة، فبيان دال الايوديولوجيا وممارساتها ضمن الخطابات 



مَّ تمركزها، إنّ  يفتح أفق القارئ المتمعن لفهمس -سواء
َ
مصطلح  النصوص وتوجهاتها ومن ث

لممارسات مجموعة من الأفكار ، وا"يُفهم على أنه  رامش ي كما يطرحه غ  Ideology الإيديولوجيا

ل خرائط للمعنى تدعم سلطة طبقات  -نها ترمي إلى أن تكون حقائق كونيةفي حين أ–والمعاني التي 
ّ
تشك

اجتماعية خاصة، وهنا تكون الأيديولوجيا غير معزولة عن النشاطات العملية للحياة، بل توفر للناس 

مَّ فالإ   1 "المتجذرين في الملابسات اليومية توجيه العملي والسلوك الأخلاقيقواعد ال
َ
ولوجيا يديومن ث

بشكل من –، وهي تعمل تكون بمنأى عن الحياة الواقعية للإنسان من هذا المنطلق لا يمكن أن

د على على جمع الأفراد وتكوين الجماعات وإرساء الروابط الاجتماعية التي تعمل فيما بع -الأشكال

شكيلات والأسس للمجموعات
ّ
  "، كذلك ضبط الت

ُ
فهم على حد سواء كتجربة معيشة وكمجموعة من ت

تعمل كاسمنت –الأفكار المنهجية التي يتمثل دورها في تنظيم وربط كتلة العناصر الاجتماعية المتنوعة 

ل هذه الأفكار أحد أهم العناصر   2"الكتل المهيمنة والكتل المضادة للهيمنة في تكوين -اجتماعي
ّ
تمث

نة للنظام الاجتماعي )القيم،الأعراف، المبادئ( التي من شأنها فيما بعد ممارسة السلطة على  كوِّّ
ُ
الم

في مجمل معانيها  الإيديولوجياالأفراد وتحديد الكتل الجماعية )الموالية والمضادة(،وعلى الرغم من أن 

شكل عب تنتهج
ُ
فإنها غالبا ما "متجانسة ومترابطة من المعتقدات والرؤى رها بنية كتلة من الأفكار  ت

تظهر كمعان متشظية للمعنى المشترك المتأصل في مجموعة متنوعة من التمثيلات، وضمن هذا 

 3"النموذج للمعنى المشترك والثقافة الشعبية فإن كلاهما يصبح مواقع حاسمة للصراع الأيديولوجي

ل وهي إزاء  ِّ
ّ
مث

ُ
عنصرا ركيزا داخل المجتمعات، وتتسع لتشمل كافة المجالات كل ذلك ت

 )السياسية،الاقتصادية، الثقافية(

متجذرة داخل التكوينات الإنسانية منذ  -رغم حداثة المصطلح وتأخر بروز الحقل– الإيديولوجياإن  

وتؤثر على  نشأتها الأولى، لقد أخذت معانٍ شتى وأشكال مختلفة غير أنها تعمل دائما ضمن الجماعات

مَّ تدخل في تشكيل الهويات، وتبعا لذلك الأفراد والانتماءات و 
َ
يُصبح من الصعب فصل من ث

دم وجود الإنسان للإ  رغم أن ولكن عن نواحي الحياة الاجتماعية، الإيديولوجيا يديولوجيا تاريخ قديم قِّ

رت في توجهاته ومذاهبه، بيد أنها 
ّ
يمكن ممارستها من قبل  لا  -حسب رأينا–على هذه الأرض وقد أث

الفرد أو الجماعة وهو ما يذهب إلى وعي وإدراك من طرف  أثناء ممارستها الأفراد العاديين، فهي تحتاج

وممارستها ضمن الثقافة النخبوية وتصنيفها كفعل  الإيديولوجياإليه كثير من الباحثين، ذلك في إدراج 

ويسعى إلى طرحها  وإيصالها لأغراض شتى )نحللها ضمن لأفكاره ورؤاه، بل  مُدركٍ  واعٍ يحتاج إلى مثقفٍ 

 هذه الدّراسة( 



ل ترتبط الإ  
ّ
يديولوجيا إذن ارتباطا وثيقا بالأدب بوصفه شكلا من أشكال الثقافة، تتكون معه وتتمث

ه وتماشيا  " حسب سليم حيولة  تيري ايغلتون فيه، إنّ 
ّ
لا يرى فرقا بينهما ولا يقيم فصلا بينهما، بل إن

ه حين يتحدث عنه، فهو يرى أن مع 
ّ
التّطور الفكري الذي مرّ به، وهو تطور الماركسية نفسها، فإن

"الأدبَ بالمعنى الذي ورثناه للكلمة هو أيديولوجيا، وتربطه أشدّ العلاقات صميمية  بمسائل السّلطة 

  4" الاجتماعية

نبدأ من الروايات الجزائرية  فإننا ب الروائي الجزائري في الخطا الإيديولوجياإذا انتقلنا للحديث عن 

 "الحمار الذهبي"قبل ذلك بكثير، فنبدأ مثلا برواية  بل يجوز لنا العودة التي كتبت بالفرنسية،

خذ من أسلوب السخرية ووقائع العجائبية  لأبوليوس
ّ
التي عدّها كثير من الباحثين نصا مقاوما فقد ات

النص الروائي  كذلكوقتذاك،  راز خصوصية الجماعةومناهضتها وإب وسيلة لفضح السلطة الرومانية

على الرغم من كلّ التصنيفات حول –خطابا ثقافيا  نعدّه بلا ريبفإننا المكتوب باللسان الفرنس ي 

ها إلى الآ  -انتماءه خر/ الفرنس ي، مناهضا ومقاوما له، يكفي في ذلك البداية التي افتتح بها محمد مُوَجَّ

وتصويره للحالة المزرية التي وصل إليها الشعب الجزائري بسبب الاستعمار  "الدار الكبير"ديب نصه 

هات قليلا مما تتأكل...قال عمر ذلك..وهو يقف أمام رشيد برى...ولم يكن عمر وحيدا فإن شبكة "

من الأيدي قد امتدت تلح كل منها في طلب نصيبها من الصدقة...وأنا...وأنا...ارتفعت الأصوات 

  5"متوسلة
َ
حسب رأينا وكثير من –مَّ فالخطاب الروائي الجزائري المكتوب بالفرنسية يُعدُّ ومن ث

خذ من  -الباحثين
ّ
خطابا أيديولوجيا اتكأ إلى أحد أهم العناصر الأيديولوجية أهمية )السياسة( فات

ة التحريرية ركيزة أساسية ضمن خطاباته، لقد جاءت الكتابة بالفرنسية حول الثورة ومنطلقا الثور 

لت بذلك م
ّ
نها فصورت كل ما تحمله من وقائع فظيعة وأحداث دامية وكلوم جسدية ونفسية شك

خطابية واجهت السلطة الاستعمارية المهيمنة حينذاك ثقافيا وفكريا وسعت إلى ترميم  إيديولوجيا

فية الهوية الوطنية وترسيخها عبر تصوير المجتمع الجزائري بعاداته وتقاليده وقيمه الدينية والثقا

الممارسات الامبريالية المنتهجة، فجاءت ثلاثية  وخصوصيته التي حاول الاستعمار طمسها من خلال

" لكاتب "نجمة، ومحمد ديب لتصف حالة الشعب المستضعف ولتسمع من العالم من كان به صمم

أنها تصوير حقيقي للهوة التي  ياسين والتي عدّها كثير من الباحثين والنقاد من بينهم السعيد بوطاجين

وقع فيها الشعب الجزائري جراء الهيمنة والممارسات الاستعمارية التي تغلغلت في عمق المجتمع، كذلك 

وغيرها من الروايات التي مجدّت ( وروايات مالك حدّاد الدروب الوعرةنجد روايات مولود فرعون )

ر  أ ستعمِّ
ُ
خذت من لغة الم

ّ
.الثورة ورجالاتها، فات ستعمَرِّ

ُ
 داة لرفع صوت الم



الأدب يحمل الإيديولوجيا،  "يذهب سليم حيولة في كتابه استراتيجيات النقد الثقافي إلى أن 

لها بطريقة لا يمكن فصله عنها، بل إنّ الأدب نفسه إيديولوجيا 
ّ
قافة التي يمث

ّ
إيديولوجيا الكاتب أو الث

لهذا فالروايات التي اتخذت من الفرنسية سلاحا ضد الهيمنة   6"يقف مقابل إيديولوجيات أخرى 

الاستعمارية وردّا على كل خطابات الكولونيالية الغربية من خلال الحديث عن الثورة ومسوغاتها 

رة وأهدافها  وأهدافها التي ترنو إلى حرية الشعوب المستعمَرة وتعرية الوجه الحقيقي للشعوب المستعمِّ

تنوير الإنسان ونشر المعرفة، أسهمت فعليا في ظهور أدب ٍ إيديولوجيّ مُقاوم المخبوءة تحت شعار 

رّحلة وما صوّرته من زيف غربية منذ ظهور كتابات اللكل ما جاءت به المنظومة الفكرية الومقوض 

وعبّرت عن روح المجتمع  الثورة الجزائرية م هنا لذكر كل الروايات التي صوّرتولا يسعنا المقاوتضليل، 

لت فيها الثورة مرجعا أيديولوجيا فقد ، الجزائري 
ّ
 ودافعا أساسيا للسرد. اعلا فمث

يشير فيه إلى بداية عهد جديد، يتميّز  1976يديولوجيا" في عام  "أصدر إيغلتون كتابه "النقد والإ  لقد

بشكل –بالخروج عن القراءة الجمالية إلى البحث عن الأنساق المخبوءة ومحاولة كشفها، أو العودة 

لت مجموع في حقيقة الأمر أن الثورة الجزائرية  7".الإيديولوجياإلى تناول   -من أشكال الماركسية
ّ
شك

 اوسبب ارئيسيّ   امركز   -وما تزال–، فالثورة عدّت من الأنساق الظاهرة والمضمرة ضمن النصوص

لت ذلك لأنهاضمن الخطاب الجزائري،  اجوهري
ّ
كرة داخل بؤرة الحكي لدى الكتّاب وموطن الذا مث

النصوص بشكل لا يمكن لأي ناقد أو باحث أو مهتم بالأدب الجزائري تجاوزه أو إنكاره، ولهذا فالرواية 

قدّمت النموذج المنهجي للخطاب الثقافي الذي وجّهته أيديولوجيا حينذاك الجزائرية باللسان الفرنس ي 

تقزيمها أو نبذها أو الذات الجزائرية وإعلاءها مٌقابل أي خطاب آخر حاول  إثبات الهوية وترسيخ انتماء

، لم ينحصر هذا الخطاب في الرواية الجزائرية المكتوبة بالفرنسية وإنما تعدّاه في ذلك إلى ف حقيقتهازيّ 

وهي كثيرة نذكرها على رأسها رباعية "الدم والنار"  لعبد  -بعد الثورة–الرواية المكتوبة باللغة العربية 

 ة.الملك مرتاض التي استعاد فيها الكاتب حكايات التضحية والصراع من أجل الحري

 ديناميكية الثورة في الخطاب الجزائري... – 1-2

  لقد شهد الخطاب الجزائري ولا سيما الخطاب الروائي بوصفه فضاء رحبا يتسع لمختلف الأفكار 

ركيز على تصوير الأحداث المأساوية ومعاناة الشعب إبان الاستعمار 
ّ
وتباين الرؤى، تحوّلا نوعيا فمن الت

ما بعد الاستقلال، حيث انتقل الكتّاب من التوثيق البطولي للثورة إلى إلى الانخراط في نقد مرحلة 

طين الضوء 
ّ
لى الهوة بين المبادئ الثورية والواقع الفعلي عتفكيك خطابها السياس ي والاجتماعي، مسل

لقا، بل باعتبارها مشروعا إنسانيا ة بوصفها حدثا مقدّسا أو منجزا مطثور ى البعدها، فلم يعد ينظر إل



سيا يحتاج إلى مساءلة ومراجعة، في ظل تبني الكتّاب للمنظور الاشتراكي الذي أفرزته تناقضات وسيا

 .جديدة في المجتمع والدولة

ل ولأن 
ّ
مث

ُ
مجموعة من الأفكار والمفاهيم الفردية أو الجماعية وهي  -هذكر كما سبق –الإيديولوجيا ت

شهدت الرواية الجزائرية مسارا جديدا مع دينية أو سياسية، ومعتقدات بصورة أوضح تعبير عن رؤى 

وروايات رشيد بوجدرة  زال والشهداء يعودون هذا الأسبوع،ته اللاز و الزلانصوص الطاهر وطار في رواي

علن هذه النصوص عن ميلاد خطابٍ أيديولوجي تبناه مجموعة من  وأهمها الحلزون العنيد، حيث
ُ
ت

بشكل –الكتّاب إزاء ما حققته هذه الأخيرة وتعبيرا منهم  الكتّاب، مُنطلقه الثورة، وما حملته أفكار 

تمرير ما دفع بعديد من الكتّاب إلى محاولة  ،خيبة الأمل وفشل إنجازاتها المنشودةعن  -ظاهر أو مضمر

 -وما تزال–عبر الخطابات الأدبية التي كانت حينذاك  -/الشيوعيةالاشتراكية–توجهاتهم الأيديولوجية 

يقول رشيد بوجدرة  ثقفين الفاعلين في المجتمع، على نحو ذلكلطرح أفكار وقناعات المالوسيلة الأنجع 

الجمعة يوم ذلق، لا ينقطع فيه المؤذن عن الآذان أنا من الإخلاص " في روايته الحلزون العنيد:

  8"لة بحيث لا يسعني الإيمان باللهللدو 

لت
ّ
الفرد قضايا  جنسا أدبيا بارزا أخذ يُصوّرُ  مذ بداية تبلورها إذن الرواية الجزائرية لقد مث

 ، فكانت النصوصطرح تساؤلات جوهريةوي ناقش المفاهيميُ ، على تباينها  ر عن أفكارهعبّ يُ الوجودية، و 

شكل هيكلا خطابيا إيديولوجيا أساسه تبني خطابا مغايرا ومتمايزا عما يكتبه الآخر بذلك 
ُ
لت

كذلك ، الإنسان ومقاوماته المتعاقبة منذ وجوده على هذه الأرض، وركيزته ثورة الخصوصية الثقافية

لا يُمكننا تجاوز فكرة الوعي، وعي الذات بنفسها مُقابل أي وجود آخر، ويظهر هذا الوعي عبر الممارسات 

ر كينونتها، الوعي بالذات يُمثل معيارا أساسيا لبناء أيديولوجيا ثابتة تبرز جليا من خلال  ِّ
ّ
جذ

ُ
التي ت

شير  ليندا هاتشون في كتابها شعرية ما بعد الحداثة إلى  أن وتبعا لذلك   -مجالات الفن–فة الثقا
ُ
ت

بوصفها وعيا زائفا  الإيديولوجياقد انتقل من فكرة الماركسية الأسبق حول "الخطاب النقدي الرّاهن 

يرورة عامة لإنتاج يديولوجيا بوصفها سد الوهمي إلى الفكرة المغايرة للإ أو بوصفها نظاما من الاعتقا

 9"المعنى، بعبارة أخرى توجد كل الممارسات الاجتماعية  )بما في ذلك الفن( بواسطة الأيديولوجيا وفيها

 
ّ
ل بذلك زاوية أيديولوجية قاوم ما فتئ الخطاب الروائي الجزائري يسرد الثورة ويرسم أبعادها فشك

لم تكن مجرد خلفية تاريخية ضمن النصوص ابات الآخر، في الحقيقة أن الثورة التحريرية خط عبرها

 كما الروائية الجزائرية، بل غدت مكونا إيديولوجيا فاعلا أسهم في تشكيل الخطاب وبنية نظامه

ا فنيا على الرواية بعدالثورة ساهمت في توجيه مضامينه وتحديد رؤاه الفنية والفكرية، لقد أضفت 



ورسّخت حضورها كمرجع مركزي في التعبير عن  يخية، ا عزّز من قيمتها الأدبية والتار نضاليا بعدو 

 .في ما سيأتي هذه الدّراسة هو ما سنعرج على تناولهو الوعي الوطني والهوية الجماعية 

 وتحولات العصر: الهوية الوطنية بين الإرث التاريخي ثانيا: 

 الخطاب الروائي الجزائري ورحلة البحث عن الهوية... -1-1

ية الهوية وضبط أبعادها التباين الحاصل داخل الدّراسات الثقافية والفلسفية حول بيان ماه إن

 -ذلك قول  لنا إن جاز –سببه الأول راجع إلى كون الهوية مصطلح متحوّل وعص يّ، وهو  ومكوّناتها،

)التاريخية، الاجتماعية...(، فالحديث حول الهوية مصطلح مراوغ غير مستقر، يتغيّر بتغير السياقات 

الاتجاه نحو الخصوصيات المشتركة للمجتمعات خاصة تلك التي تجتمع وتلتف حول سيُحيلنا حتما إلى 

مقومات أساسية ومسلمات تحتكم إليها هذه الجماعة الإنسانية، وفي أي مجتمع تمثل العادات 

م سلوكيات وأفعال الأفر والتقاليد والأعراف المقوم الأساس ي الذ ِّ
ّ
اد داخل هذا المجتمع إضافة إلى ي يُحَك

مثلهامقومات أخرى 
ُ
عطفا على ذلك فالهوية  اللغة والدين والتاريخ المشترك والمكان بطبيعة الحال، ت

لي مع الدولة القومية، " مها هيهيفي أبرز مفا National identityالوطنية شكل من أشكال التماهي التخيُّ

، فالأمم ليست مجرد تكوينات سياسية، بل هي أيضا ويُعبِّّ  ر عنها من خلال الرموز والخطابات، ومن ثمَّ

أنظمة من التمثيلات الثقافية...من خلالها تكون الهوية الوطنية مستنسخة باستمرار عبر الفعل 

لٌ عبر ممارسات متغيرة تعمل على
ّ
عدة  الخطابي، ولأن الثقافة ليست كيانات جامدة، بل هي تشك

ل إحدى الأوجه الرئيسية للهوية، تتكون فيها  10"مستويات اجتماعية مختلفة
ّ
مث

ُ
ومن ثمّ فالثقافة ت

ة والفن بشكل خاص عنصرا ركيزا داخل وتتجلى من خلالها، ولهذا عدّ كثير من الباحثين الثقاف

بالخطابات التي عبرها يديولوجيا الجماعات، لصيق يبية للهوية، وهو إذ ذاك مرتبط بإالعملية الترك

عرف وتحدد الكيانات الاجتماعية والسياسية فـــ
ُ
يديولوجيا تاريخا طويلا من التفاعل، للفن والإ  "ت

  récupérationوالاستعادة 
ّ

كلاني الأحدث بين المتبادلين الذي ينتقص من الفصل الإنساني والش

 11"الاثنين

لذلك من يتعمق  في الخطاب الجزائري سيواجه بلا شك مسارين أو لنقل توجهين لإيديولوجيا الهوية   

 les écrivainsضمن هذا الخطاب، أما التّوجه الأول فهو الذي ظهر  مع الكتّاب الفرانكوفونيين 

francophones ( نذكر منهم رشيد بوجدرة  في روايتهLa Répudiation- L’nsolation- les Mille et une 

années de la nostalgie…)    بين الحداثة والتقليد وترسم حالة  راع الهوياتي الصّ وهي أعمال تجسد

حكايات التّمرد على المجتمع والتقاليد السائدة تحوي  ا الأبطال، روايات بوجدرةي يعيشهالتشظي الت



اكرة لمساءلتها ونقدها حينا آخر 
ّ
، ويخلط بوجدرة بين الواقعي  حينا، وتستحضر التّاريخ والذ

والأسطوري في نقد الهوية الجزائرية، كذلك يطرح أفكارا أيديولوجية أهمها )تفكك القيم السياسية 

والاجتماعية، ربط الفوض ى السياسية بالاضطراب النفس ي والفكري الذي يعانيه الإنسان الجزائري، 

 لتمرد على القيود الأخلاقية....(ا

 le privilége du phénix- -ce que le jour doit à laرواياته في  ياسمينة خضرا  الكاتبكذلك نجد   

nuit… خضرا أسئلة حول )الهوية والتّطرف والتحولات السياسية، والخلفية الاجتماعية  حيث يطرح

رحلة في فيعيش البطل حالة من الاغتراب ويواجه صراعا هوياتيا، وكفاحا  والسياسية في الجزائر..(

ضمن هذه النصوص  تبرز جليا الخصوصية الثقافيةمن أن البحث عن الذات والوطن،  وعلى الرغم 

غير أن الكاتبين )بوجدرة وخضرا( يشتركان مع عديد من الكتّاب الفرانكوفونيين في الانطلاق من 

ل التلاش ي بوقابلية الذوبان فيه مُقا  تطرح فكرة الاندماج مع الآخر وإمكانية العيش معهأيديولوجيا 

في الكتّاب الفرانكوفونيين بل تبنّى أن لم ينحصر هذا التّوجه الأيديولوجي ومن المؤكد  لثقافي والهوياتي،ا

، وتبعا لذلك يمكن الجزائريين الذين يكتبون باللغة العربية هذا التّوجه عديد من الروائيين

أفكار ورؤى تبناها تحت ظروف خذه الكاتب انطلاقا من مجموع للإيديولوجيا سلك مسار آخر، يتّ 

مختلفة على غرار )التنشئة، ثقافة اللغة، التأثر بمفاهيم معينة، أو لأغراض خاصة...( يُحاول الكاتب 

من خلال نصوصه تبرير هذه الأفكار وتقديمها بأشكال مختلفة وتحت مسميات وضعها لتكون صحيحة 

نتج خطابا مغايرا للنظام  -حسب رأينا–ومتماشية مع المفاهيم الجماعية، بيد أن هذه النصوص 
ُ
ت

اكرة  الخطابي المشترك، ونجد أبرز الكتّاب الجزائريين
ّ
واسيني الأعرج الذي فتح باب العودة إلى الذ

البيت الأندلس ي، كتاب الأمير: مسالك عبر  رواياته )نوّار اللوز، لجمعية السردية والنهل من تراثها ا

ج التّاريخ والأسطورة ليقرأ الواقع ويناقشه ومن ثمّ فهو  يستخدم عر يوظف الأ حيث أبواب الحديد....(

يا أيديولوج في طرح التعدد الصوتي ليطرح الأفكار   ويُعدّد الرؤى ما يُسهم   -حسب كثير من النقاد–

، إن استخدام الإيديولوجيا في الخطاب من مبدأ ذاكرة مشتركة(انطلاقا )التعايش والانصهار  مع الآخر 

لأغراض خاصة على نحو الخطابات المرتبطة بالسلطة والهيمنة إنما يوحي بارتباط الأفكار  الأدبي

سهم في 
ُ
وإذعانها للقوة، وهي من خلال خطاباتها تقدم نوعا من التبرير لتلك الأفكار ومجموع مسوغات ت

 تحديد فئات اجتماعية معينة.

تب بين السرد التشويقي والفلسفة " لأحمد طيباوي يجمع الكااختفاء السيد لا أحدفي رواية "

الاجتماعية، بين الحزن والسخرية، بين الواقع والرمز، صحيح أن الرواية تصوّر الإنسان المهمش الذي 



–يشعر بأنه لا أحد، لكنها تطرح في عمقها أسئلة وجودية حول الهوية، الانتماء، الوجود والحرية إنها 

ء ليس فقط كحدث خارجي، بل كأثر داخلي، كحالة نفسية دعوة للقارئ كي يرى الاختفا  -حسب رأينا

فتتح رواية "السيد لا أحد" بجملة 
ُ
إن أمكننا –وهي  12"الرجل الذي خلع وجهه ورحل" ومجتمعية، ت

دلالة رمزية يمكن تفسيرها وفق عدّة مستويات أهمها التّحول أو الانسلاخ أو الفقدان الهوياتي،  -القول 

غة والأدب رمز الهوية أو الذات/الكينونة، وخلع الوجه يكون بالتجرد من الذات أو إذ يحمل الوجه في 
ّ
الل

صور أمي في رفضها أو الانسحاب منها، وفي موضع آخر  يقول الكاتب على لسان البطل لا أحد: "

ذاكرتي غير  واضحة، بعيدة ومشوشة، ولا عاطفة تشدني إليها، أحيانا أفكر أني ولدت دون أم، من 

إذا تعمقنا في الدّلالة الرّمزية لهذا المقطع فإننا بلا ريب نفهم أن  13" أبي لما سقى بمائه التراب ظهر 

الأم في الأدب كثيرا من ترمز إلى الوطن/الجذر، ما يعني الانقطاع عن الهوية أو ضياع الأصل، لتكون 

 روائي الجزائري الراهن.الوجود وأسئلة الهوية الانشغال الأول والاهتمام الجوهري ضمن الخطاب ال

في كتاب مشكلة الثقافة لعالم الاجتماع مالك بن نبي والذي يعرض فيه مفهوم الثقافة والعناصر 

المشكلة لها، يذهب بن نبي إلى أن الثقافة في مجملها هي مجموع السلوكيات )من عادات وتقاليد 

لفرد منذ نشأته فتتكون في داخله يتبناها ا -محيط المعنوي ومحيط المادي-وأعراف وقيم( اجتماعية 

)المثقف/السياس ي/ وتبرز لاحقا من خلال سلوكياته، ومن ثمّ تعمل الثقافة لدى الفرد الواعي 

على تشكيل انتماءه الذي يُحدد فيما بعد أيديولوجيته، فتظهر في علاقته التبادلية مع الكاتب...( 

شكل هويته التي ت
ُ
بوصف الكتّاب أفرادا داخل  –غدو منبع فكره ومرجع رأيه وبؤرة حكيه المجتمع وت

مقولة مركزية داخل الدراسات الثقافية " Identityالهوية لهذا أصبحت  -المجتمع ميزتهم الفاعلية

...كما تهتم بالمماثلة خلال فترة التسعينيات، وهي مفهوم يتعلق بالأوصاف الثقافية للأشخاص

لهوية إنشاء ثقافيا لأن المصادر الخطابية التي تكوّن مادية الهوية تعدّ مصادر ثقافية فتعد اوالمغايرة... 

  14"بطبعها، وبشكل خاص فنحن مكلون كأفراد داخل عملية اجتماعية يمكن فهمها عادة كمثاقفة

ن فكرة فصل الأدب عن الأيديولوجيا لا يمكن استيعابها داخل الدراسات الثقافية، فمن في الحقيقة إ

عن الفعل الخطابي الذي بدوره  -بوعي ومن غير وعي–الثقافية المكتسبة الصعب فصل صفات الفرد 

– يرفض "وعلى هذا النحو   يُمثل الإنتاج الفكري/الأيديولوجي للكتّاب داخل عملية متكاملة تبادلية،

ه يؤكد إعادة  -ايغيلتون 
ّ
فكرة  ألتوسير التي ترى أنّ الأدب يستطيع أن يتباعد عن الايديولوجيا، فإن

صنع معقّدة للخطابات الأيديولوجيا الموجودة بالفعل، ومع ذلك فإنّ النّاتج الأدبي ليس مجرد انعكاس 

ا، ولهذا السبب، لا يهتم النّقد لخطابات أيديولوجية أخرى سابقة عليه، بل هو إنتاج متميّز للأيديولوجي



قوانين إنتاج الخطابات "بقوانين الشكل الأدبي وحدها أو بالنّظرية الايديولوجية، بل يهتم بما يسميه 

  15"الأيديولوجية" من حيث هي أدب.

اكرة  إعادة كتابة-1-2
ّ
 :كرمز  للمقاومة والاستمرار...الذ

 
َ
الرموز والممارسات الثقافية أو بطرق أخرى مختلفة فكرة عبر مجموعة من ح الخطابات الأدبية طرَ ت

مّ يمكن فهم الفئات الاجتماعية المختلفة من خلال الخطابات 
َ
لها، ومن ث

ّ
مث

ُ
الهوية الوطنية فتعبّر عنها وت

ل الهوية الوطنية مكوّن  -التمثيلات–الثقافية 
ّ
لخطاب ثقافي/أدبي لأمة ما، وفي ظروف  إيديولوجيفتشك

 هذه تاريخية مع
ُ
خذ تَّ

ُ
لغرض بناء نظام خطابي/ثقافي من شأنه مواجهة باقي الخطابات  الإيديولوجياينة ت

ومُناهضتها ومُقاومة كل محاولات التقويض والهدم الممارسة عليه ومن خلاله إذن تدرَك الهوية 

 الوطنية.

في أحسن الأحوال "بربط وتبرير الأفكار" جميع الفئات الاجتماعية، توحي اليوم، فكرة الأيديولوجيا "إن 

وهذه الوظيفة الربطية للأيديولوجيا المعيشة لا تمتلك أي إحالة لتصور تمثيلي للحقيقة، وبينما لا 

يشك الفاعلون في معتقداتهم التي وضعوها أنهم وضعوها لتكون صحيحة، فإن التقاسم المشترك 

 16يقة التمثيلية أو زيفية الأفكارـ" ربطها وليست الحقللمعتقدات هو الذي ي

ة" للكاتب الطاهر مرابعي تتبدّى الهوية بأبعادها المتعددة، وتغدو ماثلة بوضوح 
ّ
في رواية "خريف تيل

 أمام القارئ المتعمق في النص ودلالاته، فنجد الكاتب يقول على لسان أحد أبطال الرواية: "
ُ

وصلت

لها باسمي وهويتي... أنا العربي ولد سليمان، ابن عرش آيث يعلى، عالم مبكرا إلى باريس، أخي
ُ
را أدخ

 17..."الفيروسات الجزائري 

في الخطاب الجزائري الرّاهن حيث يتجلى وعي ما بعد إستعماري يعيد صياغة العلاقة بين الذات 

استعادة الاعتراف  العربية والآخر الغربي، فدخول بطل الرواية إلى باريس باسمه وهويته يرمز إلى

والفاعلية بعد زمن من التهميش والتغييب والقهر الاستعماري، تتحول باريس من مركز للهيمنة إلى 

فضاء للاعتراف بالذات الجزائرية، التي لم تعد تعرّف بوصفها تابعة، بل كذات علمية منتجة 

"في الحقيقة أنا لا تهمّني الألقاب كثيرا ولا قليلا،  وهو يؤكده مرابعي في الرواية ذاتها بقوله، .للمعرفة

 برغبة كبيرة في حمل هذه الصفة"
ُ

 فرنسا أحسست
ُ

 18ولكن عندما دخلت

ل التداخل بين ولد سليمان وابن عرش آيث يعلى تمثيلا للهجنة الثقافية التي تميّز الهوية 
ّ
يشك

ع وجودي مقاوم للطمس، أما تعريف الذات الجزائرية، إذ تتقاطع فيها العروبة والأمازيغية ضمن مشرو 



إلى انتقال أدوات القوة من المجال السياس ي إلى  -حسب رأينا–بوصفها عالم فيروسات جزائري فيشير 

فإن ومن ثمَّ ، المجال المعرفي، حيث يصبح العلم وسيلة لإعادة بناء صورة العربي في المخيال الغربي

الاعتراف، والمعرفة والمغايرة ويعبّر عن تحول رمزي من  النص يؤسس لخطاب هوياتي حديث يقوم على

 .الهامش إلى المركز دون التنازل عن الأصالة الثقافية

مه في مقابل إعلاء الذات إلى مواجهة الآخر/الفرنس ي، فيستحضره ليقزّ  يصل مرابعي في هذا النّص 

تٍ يقول أثناء ذها به في بعثة علمية من بريطانيا إلى باريس الجزائرية /العربية، في تحدٍ بادٍ واعتزاز مُلفِّ

 لأجلها، ليس "
ُ

ص وقتا للسياحة خارج أشغال الملتقى وجلسات المخابر العلمية التي جئت صِّّ
َ
خ

ُ
لن أ

ي، فقد حدّثني أبي عنه كثيرا، 
ّ
ي، ولكن لأن شعب هذه المدينة ليس غريبا عن

ّ
ذلك تكبّرا ولا هيبة من

 مثلها في وهران أنا لا أعرف شعب هذه المدينة فقط، ب
ُ

ل حتى بناياتها معروفة عندي، فقد شاهدت

 ما هو أرقى منها في جميلة وتيمقاد، ثم إن معظم ما هو مشيّد هنا تم بناؤه بسواعد 
ُ

وشاهدت

 19الجزائريين، رائحة الوطن تملأ الجوّ  وعرق  شعبه يتصبّب من جدران هذه العمارات.."

عدُّ لوطنية وعلاقتها بالإ امن خلال ما سبق من الحديث حول الهوية 
َ
اليوم مسألة الهوية  يديولوجيا، ن

من أبرز المحاور التي انشغل بها الخطاب الأدبي الجزائري، إذ تداخلت فيها الاعتبارات التاريخية 

من  -وربما أكثر–ظهور فئتين  ثم إن هذه السياقات أسهمت بشكل أو بآخر في والثقافية والسياسية،

خذت من الهوية الوطنية أيديولوجيا مركزية في نصوصها، تذهب في الكتّاب الجزائريين
ّ
، أما الأولى فات

حتمية وفاعلة للحفاظ على الذاكرة الجماعية، وإثبات الانتماء الوطني أن الأدب وسيلة  إلى ذلك

ومقاومة كل أشكال الاستلاب والهيمنة، ويبدو أن هذا التوجه هو انعكاس لمراحل الصراع التي عاشها 

لتحرر ه الدائم من أجل الدّفاع عنها ومحاولاته للإنسان الجزائري منذ تواجده على هذه الأرض، وسعيا

من الغزاة وفي ذلك ترسيخ للهوية والأصالة وتكريس لمبدأ السيادة الثقافية ذات الخصوصية 

 ثة ودعوتهطابعه الحداأيديولوجيا الاجتماعية والتّاريخية، أما الفئة الثانية فقد اختارت خطابا 

خذ، والتّحرر من قيود الأعراف والقيم نفتاحالا 
ّ
كانت قد و من السرد أداة للمساءلة والقلق الدائم،  فات

أولى اهتماماته مناقشة الهوية والذاكرة الجماعية والأحداث التّاريخية وهو إذ ذاك تعامل إزاء مسألة 

ر والتعايش مع الآخر بل والاندماج الهوية كفضاء ديناميكي مفتوح ومتجدد، يتجدد من خلال الحوا

معه )مبدأ الذاكرة المشتركة(، وبهذا المعنى يكشف الخطاب الأدبي الجزائري الرّاهن عن جدلية عميقة 

التحرر والانعتاق، وفي كل الأحوال تثري بين نزعة التشبث بالذات الوطنية وبين نزعة الانفتاح ودعوات 

برز تعددية الرؤى حول معنى الانتماء وحدود الهوية،  -حسب رأينا–هذه الجدلية 
ُ
المشهد الأدبي وت



 كذلك تدفع بالنقد الجزائري إلى فتح آفاق أكثر للبحث في هذه المساءل الجادة والعميقة التي من شأنها

ضرورة أدلجة الخطاب الجزائري  خطابي جزائري يدعو إلى شاء نظامإن -عبر الممارسة النقدية الهادفة-

 لتي يشهدها العالم.في ظل الصراعات الفكرية والهوياتية ا

 خاتمة:

 
ّ
لات الأيديولوجية للهوية الوطنية في الخطاب الروائي الجزائري عن حضورٍ محوريٍّ تكشف دراسة التمث

ا تاريخيًا منغلقًا
ً
كونًا أيديولوجيًا مفتوحًا يتجاوز حدود مفي زمنه، بل بوصفها  للثورة، لا باعتبارها حدث

السياسة إلى فضاءات الفكر والثقافة. فالثورة في المتن الروائي الجزائري تتحول إلى رمزٍ تأسيس يٍّ للوعي 

وتبرز  ،الجمعي، وإلى مرجعية فكرية يستمد منها الكاتب والرواية معًا شرعية المقاومة وإرادة الاستمرار

 من أشكال المقاومة الثقافية، إذ يتخذها الخطاب الروائي 
ً
الأيديولوجيا في هذا السياق بوصفها شكلا

 لمساءلة الذات والتاريخ، ولمواجهة مختلف أشكال التهميش والنسيان التي قد تطال الذاكرة 
ً
وسيلة

ابتها من منظور نقدي الوطنية. فالرواية الجزائرية لا تكتفي بتوثيق الذاكرة، بل تعمل على إعادة كت

 للمقاومة وتأكيدًا على الوجود اإنساني، يجعل من فعل الكتابة ذاتو 
ً
 .ممارسة

وعليه، يمكن القول إنّ الخطاب الروائي الجزائري هو رحلة مفتوحة في البحث عن الهوية، رحلة 

كأداة لإعادة بناء الذات والواقع  تستند إلى الذاكرة كمصدرٍ للمقاومة والاستمرار، وتستعين بالتخييل

 معًا. 

 :وبناءً على هذه النتائج، توص ي المداخلة بما يلي

ضرورة ترسيخ الوعي النقدي بأدلجة الخطاب الثقافي الجزائري، باعتبارها خطوة أساسية نحو بناء  -1

 .منظومة فكرية وطنية مستقلة توازن بين الخصوصية والانفتاح

دية المتعددة التخصصات التي تتناول العلاقة بين الأدب والأيديولوجيا تشجيع الدراسات النق -2

 للخطاب الثقافي الجزائري 
ً

 .والهوية، من أجل قراءة أكثر شمولا

الأدبية الجزائرية بوصفها مكوّنًا أساسًا للهوية الوطنية، وضمان  العمل على توثيق وتحليل الذاكرة -3

 .حضورها في مشاريع البحث والتعليم والثقافة

 

 الهوامش والإحالات:

قافية، تر، جمال بلقاسم، رؤية للنشر والتوزيع، ط - -01
ّ
، 1كريس باركر، معجم الدراسات الث

 84، ص2018القاهرة 

 85نفسه ص  -02

 85نفسه ص  -03



استراتيجيات النقد الثقافي في الخطاب المعاصر"من القراءة الجمالية إلى سليم حيولة،  -04

قافية" دار ميم للنشر، ط 
ّ
 208ص 2021، الجزائر، 1القراءة الث

 14، ص 1970، أكتوبر 262محمد ديب، الدار الكبيرة، تر سامي الدروبي، دار الهلال، العدد  -05

 208سليم حيولة، استراتيجيات النقد الثقافي، ص  -06

 208، ص سهنف -07

 2002، الجزائر 2، طANEP، تر، هشام القروي، منشورات رشيد بوجدرة، الحلزون العنيد -08

 23ص

ليندا هاتشون، شعرية ما بعد الحداثة )التاريخ، النظرية، المتخيل( تر، السيد إمام، المركز  -09

 263، 2024، القاهرة 1القومي للترجمة، ط

قافية، ص  -10
ّ
 385كريس باركر، معجم الدراسات الث

 ليندا هاتشون، شعرية ما بعد الحداثة )التاريخ، النظرية، المتخيل(، ص  -11

12- 263 

،  2019، لبنان 1أحمد طيباوي، اختفاء السيد لا أحد، منشورات ضفاف والاختلاف، ط -13

 05ص

 13نفسه، ص  -14

قافية، ص  -15
ّ
 382كريس باركر، معجم الدراسات الث

 209سليم حيولة، استراتيجيات النقد الثقافي، ص  -16

قافية، ص كري -17
ّ
 84س باركر، معجم الدراسات الث

ة، ط -18
ّ
هار مرابعي، خريف تيل

ّ
 48، ص2021، دار ميم للنشر والتوزيع، الجزائر 1الط

 48نفسه، ص  -19

 


